





... com inocência, curiosidade e um pouquinho de imaginação, Ila, minha criança... uma única pergunta foi o suficiente, e agora, através do Espírito Santo, também é. "Se versos são somente histórias, que o que se veste, e o que se come, nada sejam que somente histórias, e que seja todo o mundo só uma história e seja só uma história o homem feito de sopro e argila"

Onde eu vivo de verdade? Onde passo a maior parte do tempo que eu mesmo faço existir? No presente silencioso e indefinido de cada instante, ou no fluir sem cessar das imagens e dos pensamentos que se formam em minha mente?

Eu sinto já ter aprendido que vivo apenas nos caminhos por onde segue a minha atenção, e nunca em nenhum outro lugar... E imaginar as coisas seria então o quê? Seria uma forma de pensar, de criar, de contemplar ou uma forma de aprender? Imaginar é deixar que a atenção se vá por qualquer caminho, ou eleger o caminho e só aí deixá-la seguir? Haveria alguma diferença? Alguma diferença entre aquilo que se quer e em ser livre para querer?

E o pensamento – ele é feito do quê? Não falo do seu rastro, do que dele se condensa como vestígio eletrobioquímico do que já foi é não é mais. Não, não isso – isso não me interessa. Não me interessa já há muito tempo. Eu pergunto do pensamento, ele mesmo, antes de ser matéria e de ser passado, ocorre onde, é feito do quê? Do mesmo tecido primitivo de toda a criação? Uma espécie de onda feita no nada oceânico das transversais do tempo, inseparável da sua origem e de todas as outras ondas que infinitamente se formam, a partir umas das outras? Seria aqui a passagem?

A passagem para compreender como o que é feito só de pensamento, é também o que eu vejo, escuto e sinto como sendo o mais verdadeiro. E que é de todos e de cada um, porque está sempre em mim mesmo. Será que já tenho algo aqui para trabalhar?

Há uma ideia de que, ao não existir tempo concretamente, o universo se recriaria a cada momento, e com isso, toda a sua história até ali. E daí eu me pergunto: essa história seria sempre a mesma? E se tudo que sabemos não for a história do que se passou, mas a história do que acabamos de imaginar? Acho que estou um pouco confuso... Ila, você teria uma história para me contar?

### O MAIS BELO CONTO DE FADAS

\_Era uma vez uma Criatura gerada através da Própria Extensão do Seu Criador. Um Filho estendido à Imagem e Semelhança de Seu Pai, uma Mente Una, compartilhando, em um único Sopro, toda a Santidade eternamente presente em Sua Criação.

- \_ Deus Pai e Seu Filho santo?
- \_ Sim... o Fluxo do Amor em Ação. Até que, de repente...
- \_ Até que, de repente, o Filho se percebe separado! Como e por que Ele fez isso?
- \_Na Vastidão de Deus, a Liberdade não é um conceito separado, mas a Própria Natureza do Amor em Ação. Ela é o estado natural do Filho de Deus, que jamais perderá a Plenitude do Seu Ser. A Liberdade é a Certeza de que nada pode alterar o que Deus criou perfeito e eterno. Assim como um raio de luz não pode ser separado do sol, a Liberdade não pode ser separada do Amor que A concebeu. E o Filho em Sua perfeita Liberdade pensou "E se eu...?"

E, por um instante, o Filho acreditou em um pensamento impossível. Ele concebeu que pudesse criar algo separado do Fluxo da Sua Própria Criação... e, para experimentar o impossível, o Filho adormece em um sonho de morte.

\_Ele sonha que cria à parte do seu Pai... e aí nasce o ego?
\_Na decorrência de um pensamento de dúvida sobre a realidade da Unidade – "E se eu...?" – o medo e a culpa parecem ser uma conclusão lógica, esse é o equívoco... a ilusão é percebida como algo real. E assim, nasce uma pequenina ideia insana: a crença na separação. Esse é o ego.

\_E nesse Instante, num Instante Santo, como todos os Instantes são, Deus cria o Espírito Santo...

\_Sim... o Espírito Santo é o Guia para a Lembrança do Pai... na história de João e Maria, João não deixa um rastro de pequenos pedaços de pão, mostrando o caminho percorrido para que, por ali, ele e sua irmã possam voltar?

- \_E o corvo come os pedaços de pão...
- \_Sim. O ego é o corvo que devora as migalhas... é o sonho que apaga qualquer sinal da Verdade. Seu desejo é manter o Filho perdido no meio de uma floresta amedrontadora, cheia de sombras, onde uma bruxa chamada morte com aparência, cheiro e gosto de guloseimas o espreita em toda a sua jornada.
- \_Você é muito boa em contar histórias... seguimos?
  \_Sim... o Espírito Santo... Ele é o portador da Visão do Cristo, da Visão do Filho que renasce em Deus. O Filho que lembra do Caminho já percorrido sem precisar mais das migalhas... a Lembrança é tão clara que não existe dúvida... o Filho não se percebe mais sozinho, nem perdido, nem dependente das migalhas tão atrativas ao corvo...
- \_O corvo pode ou não comer as migalhas... tanto faz! \_Sim. Esse é o Poder do Espírito Santo. Ele é a Resposta para todo pensamento de dúvida do Filho santo de Deus.



#### \_E o Perdão?

\_O Perdão oferece um único Propósito para todos os pensamentos de ilusão do Filho... o Perdão une o que parece separado... como se houvesse duas mentes: a que sonha e a que desperta. Por isso, "a Comunicação" parece necessária. O Propósito reflete sempre o Sopro de Amor que contém toda a Santidade Daquele que ainda dorme ao lado de Seu Pai. O Perdão é a Cura para a percepção da existência à parte do Pai; é a Cura para toda percepção de separação.

### \_E o corpo?

\_Ah sim... o corpo... já havia me esquecido...

O corpo é a encarnação física do desejo do Filho em sonhar a separação. Como uma ideia insana poderia manter o Filho santo adormecido? Como uma ideia insana poderia manter todo um Fluxo de Pensamento esquecido? Pela crença. A crença através da percepção limitada, fragmentada por algo que molde, que formate, que limite, que aprisione, que pareça, mas não seja. A crença num impostor. Um impostor de Deus.

O corpo sente frio, calor, dor, fome, raiva... amor. Sim, o ego além de mentiroso, é um ladrão. Outros furtos? Fé, razão, vida, realidade, criação... A lista é longa. E assim, a crença mantém a percepção da mente separada, sozinha e incapaz de alcançar outras mentes, a não ser através desse mesmo corpo, criado para que o sonho não chegue ao fim.

- \_Um pensamento para matar Deus, através do Seu esquecimento total... e o mundo reflete isso?
- \_A criação sempre refletirá o seu criador. Se você acredita estar à parte Dele, como será a sua criação? Uma grande ilusão... tudo criado a partir de uma ilusão, de um pensamento não amoroso, não passará de ilusão.
- \_Uma floresta onde eu e o meu irmão vivemos presos e perdidos... onde criamos a necessidade por guloseimas, pela morte e pelo caçador que, por sorte, passa por ali... eu não desejo esquecer Deus... quem desejaria?

\_Por isso estamos aqui. Porque sabemos Quem você é e sabemos onde você está exatamente neste Instante. Nós conhecemos a Sua Inocência. A Sua Lembrança de Deus não está esquecida na Minha. Eu sei que você é o Filho santo de Deus, porque Eu Sou e não tenho dúvida alguma a respeito disso.

\_E o final da nossa história? Quem será o caçador que chegará para salvar este mundo?

\_Não precisamos continuar contando essa história. Ela acaba aqui. No Silêncio, onde a mente aquieta-se para finalmente presenciar a Sua verdadeira Identidade. Ela interrompe esse conto de fadas. Ela silencia o pensamento que A fez sonhar. Esse é o fim. Quando o Filho volta-se novamente para o seu desejo e escolhe a Realidade.



# O CAMINHO DE UMA ESTRELA

E Jesus, sentou-se ao meu lado
com um sorriso à beira de um Instante...
e o sorriso logo me pareceu
como um convite silencioso,
um gesto sutil de Quem
repousa na Certeza de que,
sem esforço,
eu logo veria o mesmo que Ele:



- \_ Desenhe uma estrela sobre a ponta do meu dedo.
- \_ Farei uma com seis pontas... uma homenagem.

E assim que tracei a última linha, fechando o desenho em sua totalidade, um único corpo fluindo em seis pontas... Ele falou:

Posso te contar a história dessa estrela?

E com o mesmo sorriso esboçado, respondi:

\_ Sim.





Aqui, sentados, desenhamos uma estrela que cabe na ponta de um dedo...

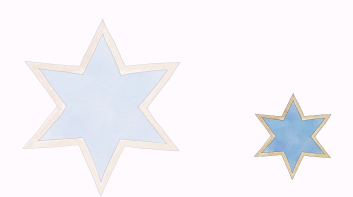
ela é tão inocente... que se eu soprar com um sopro tão doce quanto ela...

a estrela subirá. E lá na Casa de todas as Estrelas... ela chegará.

E quando lá, Ela brilhar... a Casa de todas as Estrelas se chamará Céu.







E olhando para o caminho percorrido pela Estrela, pude admirar o Céu. Um Céu repleto de outras tantas estrelas para já não mais lembrar qual delas era aquela que eu e Jesus havíamos desenhado juntos. Ela era Uma desde a sua criação, e nada, em momento algum, poderia alterar essa história.



E agora,
lá na sua Casa,
Ela brilhava forte,
e mais forte
e cada vez mais forte,
pois refletia somente a Luz do Seu Ceu.



# PRATYABHIJÑĀ

PARTE I: EXISTÊNCIA E CRIAÇÃO

Era uma vez... o Silêncio.
O Silêncio...
era tão vivo, tão feliz, tão brilhante,
que dançava no ar, sereno e vibrante.

Esse Silêncio era Deus a pensar, com tudo o que Ele podia criar. Tão cheio de Amor, tão cheio de Luz, Seu Coração transbordou... e reluz!

E desse transbordar, nasceu um Pensar: um Pensamento que veio brilhar. E o Pensamento era puro Amor, do tipo que dança, que ri, que tem cor.

O Amor quis sorrir, quis se revelar, quis ser mais ainda, quis se multiplicar. E foi nesse instante, tão doce e sutil, que Deus criou Seu Filho gentil. Mas não foi com mãos ou ferramentas, nem com tijolos, planos ou tentas. Foi como uma chama que acende outra chama e ambas se tornam a mesma flama.

Foi como um Sol que espalha calor, sem dividir, só dando Amor. E o Filho brilhou com a mesma Verdade: feito da Luz da Eternidade.

# PRATYABHIJÑĀ

PARTE II: SEPARAÇÃO E PROJEÇÃO

Mas o Filho tão livre, com tanta vontade, quis tentar algo mais que a Eternidade, não porque faltava o que amar, mas só pra ver se havia um "outro" lugar.

E ao olhar pra longe, inventou um cenário, com tempo, com medo, com um dicionário. Chamou de "mundo" o que era só véu, esqueceu que vivia no Céu.

Fez formas e nomes, criou direção, e com isso esqueceu do seu coração. Começou a pensar que andava sozinho, e que Deus morava bem longe... no altinho.

Mas Deus nunca muda, nem sai de onde está, e o Amor que Ele é... não deixa de amar. Então Ele soprou uma Luz bem levinha, um Sopro sagrado, uma Voz tão fininha... Chamaram de Espírito Santo por aqui, mas é só Deus dizendo: "Eu ainda estou em ti."

E mesmo no sonho mais longo e fechado, essa Voz está perto, calma ao teu lado. Dizendo baixinho, sempre com carinho: "Filho, Meu Filho... vem pra Casa, é pertinho."

## PRATYABHIJÑĀ

PARTE III: COMUNICAÇÃO SANTA E REDENÇÃO

E um dia, no meio do sonho cansado, o Filho escutou um som delicado. Não era de fora, não vinha do Céu, era um som de dentro, sem tom, sem papel.

Era a Voz que nunca o deixou, que mesmo em silêncio... sempre cantou. E o Filho lembrou, com o peito apertado: "Eu nunca estive separado."

As formas caíram, o medo também, só ficou o Amor... e ninguém mais além. Ele viu com clareza: não há dois, nem três...

Só existe o Um que é Amor de uma vez. Voltou a sorrir como antes sorria, sem precisar entender, sem pedir garantia. E ouviu no seu peito, como num abraço: "Bem-vindo de volta... sempre estivemos no mesmo espaço."

Deus nunca foi longe, nunca foi depois. Sempre foi Agora, sempre foi Nós Dois. E o Filho, desperto, agora enfim viu: O Amor nunca parte... Ele só se expandiu.



www.2000editions.com